I‘lediario

Paula Carballeira: "Se a nosa cultura sobreviviu tantos
séculos é porque se deu valor a memoria, ao que somos"

Paula Carballeira, escritora, intérprete e actriz, conversa con 'Nds Diario' sobre 'Facer memoria’,
un proxecto que desenvolve desde a compaiiia Berrobambdn e que remata nun espectaculo
entre o escénico e o experiencial. Carballeira fala da transmisidon oral, dos mitos e contos de
medo que explican a humanidade e, en definitiva, como ela di, "de dar valor a cousas que, se
non se expresan, se perden".

Laura Veiga

18 de outubro de 2022

https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/paula-carballeira-nosa-cultura-sobreviviu-tantos-
seculos-porque-deu-valor-memoria-ao-que-somos/20221018080704154836.html

—Facer memoria é un xeito de recuperar a transmision oral?

Esta relacionado sobre todo coa memoria dos lugares, é reconstruir a historia dun sitio a través
da memoria da xente. Queremos facer ver que se a nosa cultura sobreviviu tantos séculos é
porque se lle daba valor a memoria, ao que nds somos. Traballamos co colectivo Mazarelos, que
nos elabora unha pequena documentacién sobre o lugar escollido. Cando nos pofiemos en
contacto co Concello, dirixenos a asociacidns que dinamizan o lugar e estas fannos de ponte con
algunhas persoas que acceden a estar con nds. Asi, temos un encontro e en funcién da
documentacién que temos voulles sacando pequenas historias ou lembranzas.

Facémolo en duas parroquias. Son tres xornadas de encontros e na ultima facemos unha
pequena experiencia escénica na que resumimos 0 noso paso polo sitio, as historias que nos
contaron e tamén chamamos a xente para que o conte ali. Eu vou fiando con outras historias que
Xa sei ou que me lembran a outros lugares ou outras lendas. Por iso é peculiar, porque para nés
require dun proceso moi diferente ao dunha montaxe teatral ao uso.

—E unha forma de que o publico tamén estea implicado.

Sobre todo despois do confinamento, sentimos a necesidade de mudar a nosa relacién co
publico. Non é sé chegar e ofrecer os espectaculos, que tamén esta moi ben, sendn estabelecer
un contacto moito mais directo. E unha cuestion de darlle valor a cousas que se non se expresan,
se perden. Quixemos probar este espectdculo experiencial coidando que tefia un certo ritmo e
tamén o que dicia, botando eu man de contidos, contos e lendas que xa traballei. A dificultade
neste tipo de proxectos é que non podes prever moita cousa: ao mellor levas algo preparado da
casa e resulta que non lles interesa falar diso e queren outra cousa totalmente distinta. Tamén


https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/paula-carballeira-nosa-cultura-sobreviviu-tantos-seculos-porque-deu-valor-memoria-ao-que-somos/20221018080704154836.html
https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/paula-carballeira-nosa-cultura-sobreviviu-tantos-seculos-porque-deu-valor-memoria-ao-que-somos/20221018080704154836.html

hai que ter en conta que traballamos con persoas que non tefien unha nocién escénica,
actuamos moitas veces de moderadoras.

—Hai patréns comuns entre as lendas de diferentes concellos?

O bonito de que estas historias estean tan vivas na xente é que en todos os lugares comezan con
"isto non é un conto, pasou de verdade". E logo contan historias que son comuns en moitas
partes, como a da persoa que pasea pola noite diante do cemiterio e queda enganchada a unha
silveira ou a cancela. Hai historias que son propias e que tefien que ver tamén coas caracteristicas
do lugar, se é de costa ou de interior, pero tamén hai un acervo comun onde as historias se
repiten. Ten moito que ver tamén co que tardou en chegar a luz eléctrica a moitos sitios, dos
quilémetros que se facian andando e con outro concepto de comunidade e de colectivo, por iso
hai moitos contos de aparecidos ou da Santa Compaina. Ademais, cando remate o proxecto
queremos deixar constancia disto nun podcast, unha idea que enlaza directamente coa
transmisidn oral porque permite escoitar as voces das persoas que contan as historias.

—Estas lendas tefien moito de terror, igual que a stua obra Dentes de coello, que recibiu o
Premio Laudamuco.

Sempre me interesou o concepto de medo. Esa concepcidon do mundo no que hai un didlogo san
entre a vida e a morte e na que os medos tefien forma de aparecidos. Non me interesa tanto o
susto como iso mais profundo que nos explica quen somos, como é a humanidade. Para min o
medo é unha sensacidn interesante porque nos esperta da comodidade, pero non pode ser
paralizante. Temos que loitar contra o que nos impide reaccionar. Dentes de coello é a seguinte
obra de Berrobamban, onde se enlazan todos estes proxectos como nunha triloxia sobre a nosa
relacién coa natureza e o bosque como lugar de perigos.



