
 

 

 

Paula Carballeira: "Se a nosa cultura sobreviviu tantos 

séculos é porque se deu valor á memoria, ao que somos"  

Paula Carballeira, escritora, intérprete e actriz, conversa con 'Nós Diario' sobre  'Facer memoria', 

un proxecto que desenvolve desde a compañía Berrobambán e que remata nun espectáculo 

entre o escénico e o experiencial. Carballeira fala da transmisión oral, dos mitos e contos de 

medo que explican a humanidade e, en definitiva, como ela di, "de dar valor a cousas que, se 

non se expresan, se perden".  

Laura Veiga  

18 de outubro de 2022 

 

https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/paula-carballeira-nosa-cultura-sobreviviu-tantos-

seculos-porque-deu-valor-memoria-ao-que-somos/20221018080704154836.html 

 

—Facer memoria é un xeito de recuperar a transmisión oral? 

Está relacionado sobre todo coa memoria dos lugares, é reconstruír a historia dun sitio a través 

da memoria da xente. Queremos facer ver que se a nosa cultura sobreviviu tantos séculos é 

porque se lle daba valor a memoria, ao que nós somos. Traballamos co colectivo Mazarelos, que 

nos elabora unha pequena documentación sobre o lugar escollido. Cando nos poñemos en 

contacto co Concello, diríxenos a asociacións que dinamizan o lugar e estas fannos de ponte con 

algunhas persoas que acceden a estar con nós. Así, temos un encontro e en función da 

documentación que temos voulles sacando pequenas historias ou lembranzas. 

Facémolo en dúas parroquias. Son tres xornadas de encontros e na última facemos unha 

pequena experiencia escénica na que resumimos o noso paso polo sitio, as historias que nos 

contaron e tamén chamamos a xente para que o conte alí. Eu vou fiando con outras historias que 

xa sei ou que me lembran a outros lugares ou outras lendas. Por iso é peculiar, porque para nós 

require dun proceso moi diferente ao dunha montaxe teatral ao uso. 

—É unha forma de que o público tamén estea implicado. 

Sobre todo despois do confinamento, sentimos a necesidade de mudar a nosa relación co 

público. Non é só chegar e ofrecer os espectáculos, que tamén está moi ben, senón estabelecer 

un contacto moito máis directo. É unha cuestión de darlle valor a cousas que se non se expresan, 

se perden. Quixemos probar este espectáculo experiencial coidando que teña un certo ritmo e 

tamén o que dicía, botando eu man de contidos, contos e lendas que xa traballei. A dificultade 

neste tipo de proxectos é que non podes prever moita cousa: ao mellor levas algo preparado da 

casa e resulta que non lles interesa falar diso e queren outra cousa totalmente distinta. Tamén 

https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/paula-carballeira-nosa-cultura-sobreviviu-tantos-seculos-porque-deu-valor-memoria-ao-que-somos/20221018080704154836.html
https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/paula-carballeira-nosa-cultura-sobreviviu-tantos-seculos-porque-deu-valor-memoria-ao-que-somos/20221018080704154836.html


hai que ter en conta que traballamos con persoas que non teñen unha noción escénica, 

actuamos moitas veces de moderadoras. 

—Hai patróns comúns entre as lendas de diferentes concellos? 

O bonito de que estas historias estean tan vivas na xente é que en todos os lugares comezan con 

"isto non é un conto, pasou de verdade". E logo contan historias que son comúns en moitas 

partes, como a da persoa que pasea pola noite diante do cemiterio e queda enganchada a unha 

silveira ou á cancela. Hai historias que son propias e que teñen que ver tamén coas características 

do lugar, se é de costa ou de interior, pero tamén hai un acervo común onde as historias se 

repiten. Ten moito que ver tamén co que tardou en chegar a luz eléctrica a moitos sitios, dos 

quilómetros que se facían andando e con outro concepto de comunidade e de colectivo, por iso 

hai moitos contos de aparecidos ou da Santa Compaña. Ademais, cando remate o proxecto 

queremos deixar constancia disto nun podcast, unha idea que enlaza directamente coa 

transmisión oral porque permite escoitar as voces das persoas que contan as historias. 

—Estas lendas teñen moito de terror, igual que a súa obra Dentes de coello, que recibiu o 

Premio Laudamuco. 

Sempre me interesou o concepto de medo. Esa concepción do mundo no que hai un diálogo san 

entre a vida e a morte e na que os medos teñen forma de aparecidos. Non me interesa tanto o 

susto como iso máis profundo que nos explica quen somos, como é a humanidade. Para min o 

medo é unha sensación interesante porque nos esperta da comodidade, pero non pode ser 

paralizante. Temos que loitar contra o que nos impide reaccionar. Dentes de coello é a seguinte 

obra de Berrobambán, onde se enlazan todos estes proxectos como nunha triloxía sobre a nosa 

relación coa natureza e o bosque como lugar de perigos. 

 


