
 

 

 

Isaac Xubín: "Ser un intruso fíxome observar a identidade 

como algo moito máis consciente do que a xente cre"  

O último poemario de Isaac Xubín, 'Xenealoxía dun intruso' (Galaxia, 2020), afonda na 

concepción da súa identidade galega, desde fóra, cunha consciencia da propia construción. O 

poeta repasa en conversa con 'Nós Diario' as chaves desta obra persoal, na que tamén xura: 

"estas lembranzas nosas / nunca serán cadáver".  

Irene Pin 12 de agosto de 2020  

 

https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/isaac-xubin-teno-sensacion-ser-sempre-intruso-

alguen-fora/20200812111458103070.html 

 

"O poeta é un intruso", afírmase no reverso do libro. Ten realmente esta concepción do oficio? 

É algo máis a nivel da miña vida. Ao ter morado en tantos lugares desde cativo teño esa 

sensación, por exemplo, de non ter amigos da infancia, de afacerme cada  catro ou cinco anos a 

un colexio e unha sociedade nova. E cando marchei da casa, comecei coa mesma dinámica. Por 

iso teño a impresión de ser sempre un intruso, alguén que está fóra, e ao tempo tamén de 

disimular para non parecelo. Traduzo e escribo desde esa perspectiva. 

Aínda que eu me identifico como galego, non vivín na Galiza até os 10 anos. Os meus pais eran 

galegos e leváronme nacer á Galiza para que fose "galego completo". Porén, se boto contas, 

seguro que vivín máis tempo fóra. Logo, a lingua galega é algo que adoptei eu, porque na casa 

non me falaban galego. O feito de ser un intruso penso que me facilitou observar a identidade 

como algo moito máis consciente do que a xente cre. Cando falamos dela parece que nos 

referimos a cousas que nos veñen dadas e son inmutábeis, que non temos marxe para modificar. 

Pero somos o que somos non porque queiramos, senón porque nos vén de atrás. E non é así, é 

moi voluntario. No meu caso, o nacemento non foi un accidente: leváronme a nacer para que 

nos meus documentos houbese un topónimo galego e poder dicir que son galego. 

Un topónimo que ademais vostede adopta como apelido. 

Efectivamente. Xubín era a casa da miña nai, nunha aldea de Oleiros. Coincidiu no tempo que 

cando comecei a escribir a familia decidiu vender a propiedade, que era o único lugar físico 

que  para min permanecía inmutábel ao longo da miña infancia, onde ía sempre pasar as 

vacacións. Pensei que a maneira de mantelo vivo era levalo no nome.  

En que momento e por que decide comezar a falar galego? 

https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/isaac-xubin-teno-sensacion-ser-sempre-intruso-alguen-fora/20200812111458103070.html
https://www.nosdiario.gal/articulo/cultura/isaac-xubin-teno-sensacion-ser-sempre-intruso-alguen-fora/20200812111458103070.html


Foi no instituto. Supoño que se xuntaron moitas cousas. Chegou un intre no que me decatei de 

que para que a lingua sobrevivise, se perdía falantes era preciso que algunhas persoas se pasasen 

a el. Ante esa dicotomía moral, se me preocupaba e sabía cal era a solución, non quedaba máis 

remedio que dar o paso. 

Isto está moi relacionado con que na época da miña adolescencia a cultura galega tiña uns 

produtos (aínda non me gusta chamalo así) de moi boa calidade: o Xabarín, a música bravú, a 

literatura... Creo que se algunha vez se fai un estudo de cantos neofalantes houbo en cada 

década, aquilo foi unha explosión. E non só porque a xente estivese moi comprometida, pois 

para ser neo- falante hai que superar moitas trabas impostas pola sociedade e a única maneira 

de facerlles fronte neste proceso solitario (non foi un cambio en grupo) é ter ao teu carón eses 

produtos de calidade indubidábel e que moitos dos compañeiros tamén consumían. 

Parece que ás veces nos sentimos na obriga de consumir cultura galegas porque si, e penso que 

é importante apostarmos naquelas cousas que están ben feitas e teñen proxección no tempo. 

Se queremos cambiar actitudes, ten que ser coa calidade, non co número nin coa militancia. 

Neste senso, volvendo ao libro, hai unha chamada á acción en versos como "alguén debería 

comezar a tirar / do gatillo dunha vez por todas". 

Nese poema hai ademais varias referencias a cancións vascas, que enlazan co que che 

comentaba da calidade. Todo o que está pasando alí está funcionando porque a cultura vasca, 

desde hai 40 anos, ten unha calidade brutal, desde Chillida a Fermín Muguruza. É moi fácil 

sentirte adherido a esa cultura. Por iso puideron saír fóra das fronteiras grupos como Kortatu, 

con tan mala prensa como tiñan. Non saían nas emisoras de radio, pero vendían moitos máis 

discos fóra que grupos de moda nos 40 Principales. E o importante non é o que dicían, senón 

que eran bos. 

Pero volvendo á pregunta, a identidade pódese construír, as cousas non son tan inmutábeis 

como nos fan crer. E todo se resolve con acción. Algo que me saca moito da miña tranquilidade 

cando falamos dos galegos é o autoodio. En Euskal Herria ou Irlanda tamén había. Pero algunhas 

culturas saben xestionalo, revolverse e mudalo, mentres outras parece que estamos co San 

Benito de sermos así. Non nos audoodiamos porque sexamos así, senón porque había (e hai) 

unha situación social que nos convida a facelo. Hai que pórse mans á obra para mudalo, como 

fixeron os vascos. 

Sempre comento o caso de Argala, que vivía na casa coa súa avoa, pero como seus pais non lle 

falaban en euskera, en toda a súa vida apenas intercambiou “ola”, “boas noites” e pouco máis. 

Alí tamén había autoodio, pero conseguiron cambialo. Cadaquén ten a súa maneira de superar 

os seus demos e as súas pantasmas. 

Así tamén di: "A única herdanza que recibín / foi un feixe cartesiano que me axudou a destruílo 

todo / mesmo o propio sistema de coordenadas". 

O ollo crítico é sempre sospeitar do que che vén de atrás, vai moito polo tema da identidade 

construída, no meu caso de maneira literal. Isto ten inconvenientes, como non ter ese contacto 

diario ou semanal coa familia. Eu só vía aboa parte nas vacacións. Pero por outra banda, a miña 

relación co meu irmán é moi forte. Se tiven algún amigo da infancia é el. No poemario a imaxe 

do irmán xoga un papel fundamental. 



Xusto chama a atención o uso do mito de Antígona na obra, con varios poemas elaborados 

sobre o texto homónimo co que gañou o. XXXII edición do premio Rosalía de Castro de 

Cornellà. Que lle resulta interesante desta historia? 

Ten que ver con esa relación coa familia desde a distancia. Ademais, caeu nas miñas mans un 

libro sobre a apropiación da traxedia grega en Irlanda, como o teatro adapta os clásicos aos 

intereses nacionais e culturais de Irlanda. Un destes textos dos que máis versións se fixo, para 

intentar denunciar a situación política, é Antígona. Ela intenta enterrar o irmán morto, pero non 

lle deixan porque foi un traidor. Daquela ela revélase contra a autoridade porque sabe que é 

importante. Todo isto que xira arredor da familia, que  está moi presente no libro. Realmente as 

únicas voces ás que se lles fala de ti son a miña muller, o meu irmán e miña nai nestes poemas. 

Ao tempo, hai un pouco de contradición no texto, porque lera un ensaio breve sobre Chillida, 

sobre como aos que somos da vertente do cantábrico os mitos mediterráneos non nos serven. 

Se os mediterráneos son horizontais, os atlánticos somos verticais. Chillida intentaba loitar 

contra estas imaxes, pero eu non fun capaz de zafarme totalmente disto. Por iso hai tantas 

referencias aos mitos gregos e á Biblia, pero tamén hai pistas que enfocan como a unha tanxente 

ou saída que igual se verá en libros futuros de loitar por adquirir nós a nosa propia identidade 

vertical. 

 

Exhibir a lingua 

A lingua, ao ser neofalante, suponlle a Isaac Xubín unha loita constante pola "colocación dos 

pronomes ou a alternancia vocálica. É un poceso máis longo do que a xente pensa". Licenciado 

en Filoloxía Galega, coida que o seu galego "aínda era bastante malo" cando rematou a carreira. 

Iso mestúrase co feito de ter un contacto moi directo con outros idiomas na vida cotiá. "A miña 

muller é catalá e vivimos en Inglaterra", di, polo que na escrita "hai consciencia de xogar con 

verbas doutros idiomais ou empregar vocabulario medieval que xa non está en uso". "Creo que 

unha cousa é o coidado da lingua por exceso -que o lector non chegue a entender o que estás a 

dicir- pero nunca se debe caer, e é algo que está pasando, na sinxeleza extrema. As obras están 

feitas dunha lingua concreta e ten que exhibirse e expresarse con personalidade", engade. 

 


