
 

 

 

"Os rapaces non coñecen a mitoloxía propia e si a allea, 

practicamente idéntica" 

"O mito busca referentes comprensibles no tempo actual; as lendas urbanas de ladróns de 

órganos cambian aos xudeus polos asiáticos, os inmigrantes aos que mellor lles vai" 

Enrique Carballo 02 setembro 2015 

 

https://www.laopinioncoruna.es/coruna/2015/09/02/rapaces-non-conecen-mitoloxia-propia-

24593782.html 

 

Antonio Reigosa (Mondoñedo, 1958) leva anos investigando a mitoloxía galega, e unha década 

coordinando a web Galicia Encantada, que este ano se converteu en libro. Mañá ás 18.00 horas 

preside un coloquio sobre este tema na Casa-Museo de Emilia Pardo Bazán. 

-Participou no Dicionario de seres míticos galegos. 

-É probable que agora sexa máis complicado facer traballos de campo relacionados coa mitoloxía 

popular por falta de fontes orais. Pero non houbo un cambio radical, unha cultura nova que 

sustitúa á cultura popular. 

-As xeracións máis novas, coñecen se cadra mellor a mitoloxía nórdica ou a fantasía novelada 

que a tradición popular... 

-As fontes de transmisión cultural cambiaron radicalmente nos últimos 50 anos, e nos últimos 

25, moito máis. Está internet, o cine, as series, os xogos? Os rapaces están en conexión con 

multiculturas. A base da cultura é a mesma en toda Europa. Aquí non se transmitiu desde a 

universidade, a televisión e radio públicas galegas. A triste conclusión é que, sendo 

practicamente idénticas, resulta descoñecida a mitoloxía propia e coñecida a allea. 

-Son entón os mitos galegos próximos aos nórdicos, os célticos, os anglosaxóns...? 

-E franceses, italianos, mediterráneos, beira-atlánticos, etcétera. Toda Europa bebe das antigas 

culturas do Mediterráneo, das clásicas grega e romana, dos pobos indoeuropeos que 

constantemente estaban en movemento, e os condicionantes xeográficos. Na ribeira atlántica 

está o Finisterre, a fin do mundo. 

-Cal é a característica diferenciadora de Galicia? 

-A xeográfica é basica. Pensar que estabamos na fin do mundo, no final da vida? O camiño de 

Santiago non deixa de ser iso, o camino ao máis alá. Esa posición é unha singularidad que 

probablemente explique por que aquí ten tanto arraigo a mitoloxía ao redor da morte. Outra é 

a forma de ocupación do territorio. O territorio tiña unha ocupación humana, cousa que non se 

https://www.laopinioncoruna.es/coruna/2015/09/02/rapaces-non-conecen-mitoloxia-propia-24593782.html
https://www.laopinioncoruna.es/coruna/2015/09/02/rapaces-non-conecen-mitoloxia-propia-24593782.html


daba en Castela, onde se concentra a xente en núcleos grandes pero hai unha cantidade de 

territorio grande sen ocupación permanente humana. Por un lado está o pensamento racional, 

pragmático, o resolver a supervivencia e economía, e por outro o trascendente. Fomos capaces 

de convertir o noso territorio nun de fantasía, porque tiña que dar satisfacción á necesidade vital 

de saber en que contexto cosmolóxico nos encontramos. 

-A nosa tradición narrativa oral galega é pesimista? 

-Non. Que va. Aparentemente, darlle tanta importancia ao tema da morte parece pesimista. Ao 

contrario. É incluir a morte dentro da vida. De feito, a cantidade de narracións que hai 

relacionadas coas ánimas e o outro mundo que teñen un ton humorístico é inmensa. 

-Cando a Guerra Civil, a xente cruzaba os mouros cos rifeños e dicía que as tropas de Franco 

agochaban ouro nas covas. Agora xa morreron esas lendas vivas que se actualizaban? 

-Non. A a memoria, sobre todo por vía oral, é inconstante, irregular. De aí ven confundir os 

mouros cos romanos, franceses, carlistas, os mouros que viñan con Franco desde África. Isto é 

normal, forma parte do descurso histórico dos pobos. Non deu tempo a facer outra síntese 

histórica, pero é probable que esa comparación a sustituan? Eu non sei que tipo de inmigración 

pode asumir este papel. Nas lendas urbanas de ladróns de órganos ves que antes se acusaba aos 

xudeus, agora aos asiáticos porque vemos que son aos que mellor lles vai economicamente. 

Necesitamos buscar referentes que sexan comprensibles no tempo actual. 

-Cambian os mitos entre a Galicia mariñeira e interior? 

-As activides e experiencias son diferentes. Na Galicia interior é raro que apareza o mar como 

lugar de sucesos lendarios, pero aparece a auga, as fontes, pozas, lagoas? Como lugares onde 

suceden cousas extraordinarias. O mar é o territorio ou camiño de máis alá. 

-O risco do mariñeiro faille recorrer máis á superstición? 

-Non. O mariñeiro expón a súa vida, pero para o labrego ou gandeiro tradicional expoñer a vida 

non é afogar, é non ter para comer. 

 


