
 

 

 

“Para Carvalho Calero a poesía é catarse, nace da 

verdade” 

08/05/2020 

 

https://academia.gal/-/para-carvalho-calero-a-poes-c3-ada-c3-a9-catarse-nace-da-verdade 

 

Ricardo Carvalho Calero foi primeiro o profesor que tanto admiraba e logo amigo, lembra Pilar 

Pallarés. Como boa parte do seu alumnado universitario, a escritora, Premio Nacional de Poesía 

2019 do Ministerio de Cultura, demorou algo en descubrir o perfil creativo do protagonista do 

Día das Letras Galegas 2020, do que valora especialmente a produción poética. Un poesía 

heteroxénea na que, case trinta anos despois da primeira escolma que lle dedicou en Fillo de Eva 

(88 poemas de Ricardo Carvalho Calero) (1992), hoxe tamén aprecia "unha liña de poesía 

política, que non social, que merecería un estudo serio". Esta vertente cobra máis presenza na 

nova antoloxía Beleza, verdade (Chan da Pólvora, 2019), froito dunha ollada máis madura desde 

a que Pilar Pallarés advirte agora "o que de poliédrico, contraditorio e ambiguo hai na súa obra". 

Hai iso, si, algo común en toda a traxectoria carvalhiana: "Para Carvalho a poesía é catarse, e non 

un instrumento para facer carreira literaria. Nace da verdade, e desde esa verdade dialoga con 

outros seres humanos que nela se recoñecen", salienta a poeta neste cuestionario. 

 

Como definiría a poesía de Carvalho Calero? Ata que punto está presente en toda a súa obra 

poética esa ollada existencialista de quen se definiu como fillo de Eva? 

É difícil definir univocamente a poesía dun relativista, a enxergar sempre o ser humano e a si 

propio como múltiplo e contraditorio. É a poesía dun fillo do século XX, tal como indica mui 

fermosamente no poema de Futuro condicional "A Álvaro Cunqueiro, 1980". Lela significa 

percorrer os camiños que levan da vangarda de carácter racional (criacionista, hilozoísta, cubista) 

predominante na nosa literatura ao existencialismo, mui evidente en Saltério de Fingoi (1961). 

Entre vangarda e existencialismo, dúas obras que reflexionan sobre a procura do Absoluto dos 

simbolistas, con certa conexión co que na mesma época fai Pimentel: Anjo de terra (1950) 

e Poemas pendurados dun cabelo (1952). A distancia entre Pimentel e Carvalho é a que hai entre 

o poeta visionario capaz de "ler" o tecido de símbolos que nos rodea e enxergar baixo o aparente 

caos un sentido, e o poeta racionalista e especulativo incapaz de acreditar realmente no Absoluto 

simbolista. 

Fillo do século XX tamén na medida en que a súa poesía ilustra o proceso de desmitificación e 

desacralización operado polas vangardas racionais e agravado polas traxedias colectivas, e un 

https://academia.gal/-/para-carvalho-calero-a-poes-c3-ada-c3-a9-catarse-nace-da-verdade


retorno ao mito como vía de salvación, algo xa adiantado en Saltério, mais presente sobre todo 

nos poemarios da década de oitenta. 

Tamén salientaría que sendo a poesía de Carvalho mui heteroxénea, con rexistos que van do 

ludismo e a intranscendencia vangardistas á reflexión existencial, dun certo culturalismo ao 

prosaico e mesmo antipoético, da esgrevieza propositada á beleza, do íntimo ao político, hai 

nesa poesía unha enorme coerencia e unhas liñas de forza que lle dan unidade desde o primeiro 

poemario en galego (Vieiros, 1931) ao xa póstumo Reticências… [1986-1989] (1990). Si, desde os 

poemas iniciais aos derradeiros, é un "fillo de Eva" quen fala, aínda que con voces diversas; un 

ser humano baixo o peso da razón e da culpa, alguén finito que aspira á infinitude e que se 

debate nos seus límites. 

Cando descubriu como autor literario a Ricardo Carvalho Calero? 

Coñecino primeiro como profesor, como profesor de literatura galego-portuguesa medieval no 

meu caso, xa que só cursei os dous últimos anos de Filoloxía Galego-Portuguesa en Compostela. 

Naquela época era aínda unha subsección de Filoloxía Hispánica. Demorei algo en descobrilo 

como criador. Os seus alumnos sabíamos pouco del, aínda que algúns o admirásemos moitísimo. 

Supoño que o primeiro que lle lin foi A gente da Barreira (1951), aínda que o que máis me 

interesou foi Scórpio (1987), que coñecín ao pouco de ser publicada. Mais é que o Carvalho de 

oitenta xa non era para min o profesor, senón o amigo que con tanta xenerosidade colaboraba 

con asociacións culturais como a coruñesa Alexandre Bóveda e nos acompañaba en moitos actos 

e publicacións. 

Non lembro con precisión cando cheguei ao seu teatro, mais debeu de ser cedo, xa que moitas 

veces fixen cos meus alumnos de instituto leituras dramatizadas d'A Árbore. Aínda el vivía. 

A verdadeira dimensión da súa poesía descobrina cando Fernando Bores me solicitou a 

elaboración dunha escolma para a Colección Esquío de Poesía. Trátase de Fillo de Eva (88 poemas 

de Ricardo Carvalho Calero), do ano 1992. Mais xa lera Futuro condicional [1961-1980] (1982) e 

mui especialmente Cantigas de amigo e outros poemas [1980-1985] (1986), libro editado por 

AGAL co soporte económico dunha serie de asociacións e amigos de don Ricardo. Lembro 

sempre o recitado de "Desque vim Tristám fum a sua namorada" por Flor Maceiras en presenza 

de Carvalho e despois de ter el conferenciado. 

Como recibiron a propia xeración de Carvalho Calero e a de vostede a súa poesía? Que pegada 

deixou nelas? E nas posteriores? 

Semella que, cando menos durante boa parte da súa vida, non acadou o recoñecemento 

merecido como poeta. O poema que pecha Fillo de Eva parece que reflicte a consciencia deste 

feito. El mesmo expresou tamén que nunca tivera interese en se guiar polas modas. Ese poema, 

"Verdadeiro poeta foi", que pertence a Reticências… aínda que aparece deslocado na escolma 

como homenaxe, pon sobre a mesa varias cuestións. Por unha banda, a transcendencia do labor 

poético para alén das modas, dos tecnicismos dos especialistas e do recoñecimento público. Para 

Carvalho a poesía é catarse, e non un instrumento para facer carreira literaria. Nace da verdade, 

e desde esa verdade dialoga con outros seres humanos que nela se recoñecen. 

Por outra banda, Carvalho é consciente de que a escasa repercusión da súa poesía ten a ver co 

silenciamento xeral de que foi obxecto toda a súa obra, de criación ou de investigación e análise. 

No limiar á escolma Beleza, verdade, editada por Chan da Pólvora o ano pasado, teño en conta 

outros factores que poden explicar por que alguén que na preguerra era alcumado O Poeta e 



que aínda nos momentos máis adversos continuou a facer poemas, chega a ser case un poeta 

oculto: a relegación das publicacións poéticas, que non da criación, nas décadas de 60 e 70, nas 

que se consagra á docencia, á elaboración da Historia da literatura galega 

contemporánea (1963), da Gramática elemental del gallego común (1966) e de abundantes 

estudos literarios e lingüísticos; o décalage entre a fasquía transcendente e existencial da súa 

poesía de posguerra e a poesía social predominante a partir dos sesenta. Cando nos oitenta 

recompila a produción poética anterior, escolmándoa bastante severamente, e dá a coñecer 

novas obras, podería ter exercido unha enorme influencia nos poetas novos, ao que o unen 

tantos intereses, mais ese é o tempo do Carvalho silenciado polo holding, como el dicía. E para 

os que o admiraban e seguían era sobre todo o profesor, lingüista e historiador da literatura. 

O ano pasado vostede publicou unha nova escolma da poesía de Carvalho Calero, Beleza, 

verdade, case tres décadas despois de Fillo de Eva (88 poemas de Ricardo Carvalho Calero). 

Como foi revisitar a poesía do homenaxeado tanto tempo despois? 

A nova escolma foi un encargo de Antón Lopo para Chan da Pólvora. Foi un dos proxectos iniciais 

da editora, sen vinculación coa celebración do Día das Letras Galegas. Nesta ocasión decidín 

respeitar a selección que Carvalho tiña feito dos poemarios anteriores en Pretérito imperfeito e 

dos textos inéditos ou aparecidos en publicacións periódicas en Futuro condicional e en obras 

posteriores. Xa dixen que é por veces demasiado severo consigo propio, mais non son eu quen 

para escolmar o que o propio autor non escolmou, cando ese autor é un estudoso da literatura 

tan culto e lúcido como Carvalho. 

Tiña medo de que a miña ollada, trinta anos despois, continuase a ser a mesma, xa que son 

constante nos meus gostos literarios. Mais claro, eu son a mesma e son outra. Advirto agora o 

que de poliédrico, contraditorio e ambiguo hai na súa obra. Os anos fannos a todos máis 

relativistas, máis precavidos ante as grandes verdades que perseguimos na xuventude. Agora 

cuido que en Carvalho hai un "fillo de Eva" e un "fillo de Lilith" en loita; que di e que se desdí, 

pois ao cabo Ormuz e Arimán son el. 

Voltar á súa poesía con ollada crítica e non de leitora fíxome reparar, ademais, nunha liña de 

poesía política, que non social, que merecería un estudo serio. Esa liña está case ausente na miña 

primeira escolma. 

Que relación garda a poesía de Carvalho Calero co resto da súa obra literaria? Que posición 

ocupa, ao seu xuízo, a poesía nese conxunto? 

Toda a obra de Carvalho revela unha grande coerencia. Sería interesante estabelecer a relación 

intertextual entre a estilización do popular na Farsa das zocas e algún poema dos primeiros 

libros; entre o existencialismo de Saltério de Fingoi e o do Auto do prisioneiro; entre a reflexión 

sobre as trampas do poder na poesía de oitenta e na peza teatral Os xefes, escrita en 1980. Obras 

narrativas como "O lar de Clara" e Scórpio dialogan con temas e motivos constantes na poesía 

de Carvalho, como a indagación sobre o feminino, a memoria da infancia ferrolá ou a reflexión 

sobre o "espazo de sombra" que garda dentro calquer ser humano. 

Para alén disto, as súas obras de criación sobardan os límites xenéricos. Scórpio é un romance e 

un ensaio sobre as técnicas do romance; a poesía é especulación filosófica e análise histórica e 

política. O mellor exemplo desa ruptura das convencións xenéricas é o relato "Aos amores 

seródios", onde confluen narración, ensaio e poesía. 



A respeito da posición da poesía no conxunto da obra carvalhiana: el considerábase ante todo 

poeta. Eu son parcial, mais cuido que nela está o mellor do seu labor criativo. 

Como o recorda como docente? Intuíase dalgún xeito a súa predilección pola poesía nas clases 

que impartía? Cal diría que foi a gran lección que lle aprendeu? 

A poesía era a protagonista das súas aulas, mais é lóxico tendo en conta que foi o meu profesor 

de literatura galego-portuguesa medieval. Para min supuxo a descoberta de que a lingua dos 

pais, perseguida e humillada, tiña sido a dunha das grandes líricas da Idade Media, xunto coa 

árabe e coa occitana, e que me abría camiños que me levaban mui lonxe no espazo e no tempo. 

Moitos ficámos tan fascinados por esa poesía que dedicámos meses a ela cando nos 

convertémos en profesores de instituto. 

Como profesor Carvalho era severo, irónico e erudito. Tíñamoslle moito respeito e quizais 

éramos novos e inexpertos demais para entender a súa ironía, mais non para enxergar a paixón 

na súa erudición. No meu caso, ao Carvalho profesor superponse o que tan xenerosamente nos 

tratou como colegas na derradeira década da súa vida. Carvalho é a lealdade, o antiegotismo, a 

lucidez, a perseverancia, a resiliencia, a alianza de paixón e esixencia crítica, a ecuanimidade. É 

un xigante sen o que a nosa lingua e a nosa literatura serían infinitamente máis precarias. 

Como lle gustaría que sexa coñecido e recoñecido publicamente neste ano dedicado a el? 

Dada a imposibilidade de o homenaxear como merece a causa da crise sanitaria, querería que a 

celebración se prolongase no 2021. É imprescindíbel difundir a súa obra nas aulas, algo agora 

mesmo imposíbel. E sobre todo, habería que reeditala. Non ten sentido homenaxear un autor 

se os seus textos son inaccesíbeis. Para alén dos romances A gente da Barreira e Scórpio, da 

escolma de ensaios literarios e lingüísticos de María Pilar García Negro e das de poesía, unha 

delas de Paulo Fernández Mirás, nada máis poden coñecer, que eu saiba, os novos leitores e 

leitoras. 

Podería sinalar algúns poemas do autor que lle gusten especialmente? 

Gosto de moitos, mais mui especialmente de "Ollas, meu ben, as cañas dos Ancares" (Saltério 

de Fingoi), "Cabeza de deusa" (Futuro condicional), o xa mencionado "Desque vim Tristám fum 

a sua namorada" e "Se Avalom é a Ilha das Maçás" (Cantigas de amigo e outros poemas) e, como 

non, de "Como pudemos/viver" (Reticências…). Nos catro primeiros hai a melancolía da derrota, 

a salvación na beleza, os poderes da criación e do mito. As palabras esbaran como o sirgo, 

perfeitas e necesarias. Hai dor e hai redención da dor através da arte."Como pudemos/viver" é 

o grande poema sobre o exilio interior na posguerra, sobre a traxedia cotiá "dos que non 

morreron". É un espléndido poema político e ao tempo unha lúcida e amarga reflexión 

existencial sobre as forzas contrarias que combaten no interior de calquer ser humano. 

 


