
 

 

 

Pilar Pallarés: “O poemario é unha nova versión da miña 

obsesión polos procesos de destrución e rexeneración, ou 

talvez outra tentativa de que a palabra salve” 

Montse Dopico 18 de xaneiro de 2019  

 

https://praza.gal/cultura/pilar-pallares-o-poemario-e-unha-nova-version-da-mina-obsesion-

polos-procesos-de-destrucion-e-rexeneracion-ou-talvez-outra-tentativa-de-que-a-palabra-salve 

 

A casa nova, símbolo da procura dunha vida mellor para uns pais de clase traballadora, foi un 

soño efémero. Derruída ao pouco de ser fundada, pouco máis deixou ca cascallos. Ruínas. 

Refugallos. Ou a tumba dos ósos dos animais. Porque nada parece permanecer no tempo que 

habitamos. Malia que, quizais, nada se destrúa definitivamente. Porque todo se rexenera, 

regresa, dalgún xeito. Nestas claves móvese ‘Tempo fósil’ (Chan da Pólvora), o último libro da 

poeta Pilar Pallarés. 

A autora explorara xa o paso do tempo e os procesos de destrución e rexeneración que entraña 

nos seus anteriores libros. En ‘Sétima soidade’ enfrontaba o baleiro, a nada. Asumindo o ser 

humano como ser limitado, en tránsito. ‘Livro das devoracións’ afirmaba, porén, a vida. A vida 

como tránsito cara á morte. A morte como tránsito cara á vida. ‘Leopardo son’ chamaba a 

“atreverse a vivir fóra dos propios límites, fóra da fronteira”. En ‘Tempo fósil’ continúa a asunción 

dos ciclos de destrución-construción, de morte-vida, e de aí, quizais, a calma. Coma nun círculo 

que volve confluír con ‘Sétima soidade’. Falamos con Pallarés, que respondeu as nosas preguntas 

por correo electrónico. 

 

“Da ruína da razón nace a palabra/ que busca regresar, romper o cerco”. Por que nace a palabra 

da ruína da razón? Que relación hai entre estes versos e a túa decisión de publicar pouco 

(pasaron 7 anos desde a última vez)? 

A palabra esixe nacer “da ruína da razón” para non estar predeterminada por esta, isto é, coutada 

pola lóxica das relacións causa-efeito, polos límites espaciais e temporais, pola moral de todo 

tipo. Ten que ver con escreber, (máis que publicar) pouco? 

Seguramente, porque non é doado para min libertarme da razón. Deixo que ideas, sensacións e 

intuicións vaian levedando até que unha imaxe que parece chegar por si soa de algures ou un 

https://praza.gal/xornalista/montse-dopico
https://praza.gal/cultura/pilar-pallares-o-poemario-e-unha-nova-version-da-mina-obsesion-polos-procesos-de-destrucion-e-rexeneracion-ou-talvez-outra-tentativa-de-que-a-palabra-salve
https://praza.gal/cultura/pilar-pallares-o-poemario-e-unha-nova-version-da-mina-obsesion-polos-procesos-de-destrucion-e-rexeneracion-ou-talvez-outra-tentativa-de-que-a-palabra-salve


ritmo sexan o detonante do poema, co mínimo control da razón. O discurso que desta xorde é 

sempre previsíbel. 

Neste mesmo primeiro poema do libro pode lerse: “o incendio da memoria/ mentres se parte 

o esternón da casa”. O libro nace do feito da destrución da casa familiar con motivo da 

ampliación do aeroporto de Alvedro. Que te impulsou a escribir nese momento? 

A casa foi derrubada, con outras setenta, a finais de 2011. Eu acababa de publicar naquel 

momento ‘Leopardo son’ e literariamente andaba noutros territorios, mais escrebín entón tres 

poemas que co tempo foron o xerme do libro. Un deles é o que o abre, e non tiña outro obxecto 

que fixar na memoria, para min, algo do que desaparecía coa casa, neste caso as árbores e 

plantas da horta e do xardín, seres vivos ignorantes da destrución á que estaban destinados. 

Outro é o que comeza “Soña / un fémur co seu can”. Ten a ver cun texto en prosa que perguntaba 

“onde estarán os ósos dos animais da casa?”, os que facían da horta un pequeno camposanto. 

Os dous poemas ficaron aí, e só varios anos despois deron orixe ao poemario. 

“Aquí os nenos nunca xogaron a atopar tesouros./ Eles eran os primeiros poboadores/ e este 

só chan de exilio./ Raíces, como moito”, di o terceiro poema. Por que era aquel lugar “chan de 

exilio” para os nenos? 

Porque a construción da casa nun terreo herdado, nunha leira na aba dun val, sen viciños, sen 

outros nenos, foi o primeiro desterro. Talvez por iso non hai nostalxia no libro, porque o que 

desaparece é un lugar en moitos aspectos odiado. 

Doi a “morte” da casa porque é o soño dunha vida mellor para os pais, porque apenas fundada 

xa é condenada á desaparición, porque nada parece deixar rasto. Doi tamén a condena de todos 

os seres vivos non necesariamente humanos que a poboan e que son arrasados. 

O libro está cheo de imaxes da ruína, (ou do fósil, o resto) que queda despois da destrución. E 

penso que non é só pola destrución da casa. En que sentido é este libro iso, resposta á 

destrución, en xeral?  

En realidade a destrución da casa é, en parte, unha cortina de fume, porque na base está a 

destrución da familia. En todo caso, non é máis que unha nova versión da miña obsesión polo 

tempo e os procesos de destrución e rexeneración, ou talvez a tentativa, unha vez máis, de que 

a palabra salve. 

O título naceu dun verso e a imaxe deste, o “tempo fósil”, non foi pensada ou calculada, senón 

que apareceu, revelouse. Ao mellor estame a dicer que nada se destrui definitivamente, que 

todo se rexenera e regresa, que dentro do aparentemente inerte hai unha faísca que condensa 

a vida. 

A terra está moi presente no libro. Como algo, por exemplo, que si queda. Aínda que nada, ou 

pouco, poida construírse sobre ela. (De feito, pode ser o que nos tapa cando morremos). Que 

é a terra neste poemario? E o mar?  

A terra é a que cobre os ósos dos animais da casa no camposanto da horta; a que na eira da 

primeira infancia, anterior ao exilio, reservaba para os nenos tesouros (os anacos de louza de 

vidas anteriores, dun tempo no que prendía o noso); a do inmenso terraplén que converteu o 

mundo en tumba. 



Agora caio en que no libro está efectivamente a idea de que nada se pode construír sobre ela. 

Nada hai sobre ela, senón baixo ela. O mar só aparece unha vez, non? Adivíñase no alén dos 

outeiros que encerran o val, non sei se como intuición do que hai despois da destrución. 

“E ASÍ VINGAR a infancia, ser nai para matar a nai”, di un dos poemas. No poemario está a 

infancia, e as figuras da nai e do pai. En que sentido? Por que a nai non ri, non canta e estra 

espenucas que mancan? 

Os meus amigos saben, ao ler o libro, que estou a falar da destrución da familia, aínda que o 

disimule. E, non sei, a casa é a construída polo pai coas propias mans, mais iso só me importa a 

min. Son os meus pais, mais tamén representan o soño fundador dunha vida mellor das clases 

populares e a súa insignificancia para o poder económico, ou ao mellor a imposibilidade de 

fundar e deixar memoria neste tempo histórico. 

A nai que nen ri nen canta non é a nai, senón a nai da nai, isto é, a avoa. É a nai a que quere 

vingar a súa infancia. Xa sei que colide con tanta poesía sobre xenealoxías femininas e demais, 

pero é o que hai. 

“A túa dor é o estadio primeiro da súa dor,/ unha forma embrionaria”, di outro dos poemas. 

Este poema, e outros coma os dous de ‘Ayotzinapa’, convidan especialmente a unha lectura 

política do poemario. En que sentido? 

Escrebín varios poemas do libro en 2015, convalecente na miña casa e impactada polas mil 

imaxes dos (aspirantes a) refuxiados sirios a tentaren entrar en Europa. Teño arquivadas moitas 

fotografías. 

A perda dunha casa é só un minúsculo ingrediente da dor inmensa que eles experimentaron e 

experimentan. Hai estratos na dor, e algúns son só iniciais. E, ao mesmo tempo, a dor terríbel 

provocada por unha guerra, non chega a abolir as pequenas, as que se manifestan como 

desencanto, desacougo, tedio. Están aí, atravesando a grande dor. 

“Malditos os ecos subrepticios da beleza”, di outro poema. En conexión con outro que fala da 

beleza de flores inútiles: os pais teñen un xardín no que medran flores. Como nun soño de 

progreso (ter un xardín en vez dunha leira). Noutro poema está o luz de verán coa súa beleza 

inútil. Eco e sombra son tamén ideas que se repiten no poemario… Por que? Por que a voz 

poética se afasta do engano da beleza, ou do eco? 

A voz poética rexeita “as mañas de ourives” da palabra porque a literatura embelece sempre, na 

medida en que dá un sentido ao que só é caos, en que estrutura, depura e prescinde do 

irrelevante. 

E de irrelevancias e refugallo está feita a vida, non si? Mais o poema é sobre todo a miña revolta 

contra un ritmo, o do hendecasílabo, que me tiraniza e que me couta á hora de escreber, porque 

o poema esixe moitas veces máis violencia ou máis desacougo. 

“Cortesía da morte, / vida,/ cunha semente de tempo xermolando dentro”, di outro dos 

poemas. O paso do tempo, a morte (e a vida), están moi presentes tamén neste poemario. 

Non hai algo un ollar nostálxico ao pasado (á infancia). Nin hai excesiva confianza no futuro 

(ao que se chama desfuturo). Hai máis ben, se cadra, unha aceptación da vida como tránsito 

cara á morte. Por que? 



A vida como un tránsito cara á morte e a morte como tránsito cara á vida, dentro dun proceso 

de destrución e rexeneración. Nada moi diferente do que sustentaba o ‘Livro das devoracións’, 

por exemplo. 

“Esta inercia de ser non é vida”, dicía o primeiro verso de ‘Leopardo son’. No limiar deste libro, 

Eva Veiga falaba de “fame de ser”, o cal implicaba transformación, metamorfose, “resistencia 

do que debe morrer” e “temor do que virá”. Non podo evitar relacionalo con ‘Tempo fósil’ e 

coa súa reflexión sobre o que se destrúe, o que non permanece, deixando que abrolle algo 

que, tamén, nos asusta. Cal é a conexión entre ‘Leopardo son’ e ‘Tempo fósil’ nese sentido? 

Acabo de mencionar o ‘Livro das devoracións’ e podería ter mencionado a sección de ‘Leopardo 

son’ que se titula “Femme Lazare”, esta moi especialmente. Todo flúe e todo permanece. Ou 

todo vai cara á nada e a palabra quere ser dique que reteña as augas para sempre. Non o sei. 

Para min a poesía é máis unha pergunta ca unha resposta. 

En ‘Livro das devoracións’ hai tigres. E Bestas. E gatos. En ‘Leopardo son’ hai unha leoparda. 

En ‘Tempo fósil’ hai gatas… Ademais de que poidan gustarche os felinos, en todos estes libros 

hai algo, tamén, de reflexión sobre os humanos e a súa relación coa súa propia animalidade. 

En que sentido? 

En ‘Tempo fósil’ hai felinos, mais sobre todo un can, que é todos os cans soterrados na horta. El 

é a voz poética de varios poemas, é o que vela faraóns. A miña visión máis precisa do humano 

en nós e da animalidade en nós está no poema ‘Variación 2’ do ‘Livro das devoracións’: “o meu 

ser animal esquece e persevera”, “ a miña face humana / nega-se ao instinto da reconciliación”. 

Os animais saben, viven na conformidade co que son (que non na resignación), posúen unha 

arte de vida que os humanos perdemos hai tempo, especialmente no Occidente. 

‘Entre lusco e fusco’ é un poemario moi diferente dos demais, no fondo e na forma. Como o 

ves desde hoxe? 

Como a pura adolescencia. É a poesía como coñecimento e auto-coñecimento, do eu coas súas 

torturas (con moito tremendismo adolescente) e do eu a descobrir un país e unha lingua, a 

adquirir unha ideoloxía e unha conciencia de clase… E é a influencia todopoderosa de Pablo 

Neruda e Celso Emilio Ferreiro, co soño inxenuo de poder achar na palabra unha faísca da súa 

luz. 

A escrita dos poemas lévame ao Vigo do tempo da revolución portuguesa e do golpe de Estado 

contra Allende en Chile; a publicación do libro, á confabulación de amigos como Francisco Pillado 

Rivadulla con Seoane ou Díaz Pardo para o dar ao prelo, ás tertulias de exiliados na casa de Paco 

Pillado ou dos Dieste. 

 


